
 
El Sahara español 

 
 
 
Todo cuanto hemos dicho del sistema puesto en práctica en Guinea Ecuatorial puede ser              
perfectamente aplicado a la colonia del Sahara Español, por supuesto con sus propias             
particularidades. No hace falta que nos entretengamos demasiado en los milenarios           
intereses peninsulares sobre las costas tingitanas y mauritanas. Los marinos de Gades            
realizaban el comercio mudo con los hombres negros, los “etíopes”. Griegos y cartagineses             
se enfrentaron en Himera por el comercio en las costas atlánticas. El poderío romano              
heredó y amplió las rutas, incluso adentrándose en el desierto. La fracción            
germano-vándala, expulsada por la visigoda, gobernó cerca de dos siglos sobre la            
Mauritania romana. El califa Abderramán III desplegó un protectorado hasta la altura del             
río Draa y Sijilmassa. Los reinos católicos de Portugal y España se hicieron con el control                
estratégico de los mejores enclaves pesqueros y comerciales del Atlántico. Pero tampoco            
debería ser necesario recordar las ambiciones expansionistas de los reyes saaditas hacia el             
sur, en vista de que España y Argelia les resultaban impracticables. Baste recordar que              
Muley Ahmed al-Mansur envió durante años expediciones que incluso traspasaron el río            
Senegal y que la ruta occidental quedó durante años bajo jurisdicción marroquí. 
En cuanto a los tiempos modernos, ya habíamos mencionado que mediado el siglo XIX el               
general Faidherbe contempló la idea de unir las posesiones francesas de Senegal y Argelia              
por medio de vía férrea. Con este objetivo entró en tierras mauritanas para enfrentar una               
resistencia que le hizo descartar por imposible la ocupación del desierto. En aquellos años              
España tenía instalado un puesto comercial en la pequeña península de Río de Oro, en el                
lugar llamado Dajla posteriormente bautizado Villa Cisneros. Desde aquel momento el           
gobierno de Madrid se planteó la ocupación de las regiones colindantes con intenciones             
puramente mercantiles. Un pequeño grupo de geógrafos, militares y empresarios,          
temiendo quedar relegados en la carrera de las exploraciones, fundaron en Madrid la             
Asociación Española para la Explotación de África en 1877, por medio de la cual intentaron               
convencer al primer ministro Cánovas del Castillo de la necesidad de una expedición en el               
Sahara. En los años siguientes se sumarán al proyecto importantes personajes de la vida              
pública y antiguas corporaciones, como Joaquín Costa al frente de la Sociedad Geográfica, o              
aparecerán nuevas, como la Sociedad Española de Africanistas y Colonialistas. Con ideas            
poco claras y todavía indeciso, en 1884 el malagueño Cánovas decidió cofinanciar una gran              
expedición científico-comercial, completada por iniciativa de grandes empresarios de la          
banca y la industria. Las fechas son significativas. Cuatro años antes el conservador             
Cánovas había firmado la abolición de la esclavitud, a pesar de posicionarse por el respeto               
a las posesiones humanas, y al año siguiente, mientras las potencias se sentaban alrededor              
de la mesa de Berlín, los españoles estaban desembarcando equipo en la ensenada de Villa               
Cisneros, demostrando su interés en el territorio. 
Desde tiempos remotos esta región, donde el desierto intenta inútilmente cubrir las aguas             
del océano, estuvo habitada por pastores de cabras y camelleros nómadas conocidos con el              
nombre general de beréberes sanhajas. Pertenecen al grupo lingüístico de los afroasiáticos            
pero no son árabes, aunque hablen la lengua ​hassaniya y ellos mismos lo crean. Su origen                
estuvo en las culturas pastoriles politeístas del Sahara expulsadas por la desertificación.            
Más tarde el camello les hizo profesionales expertos del transporte. La verdadera            
influencia del mundo árabe y musulmán se produjo, no en el siglo VIII como dicen los                
libros, sino a partir del siglo XI con la aparición del movimiento Almorávide en una rábita                
cercana al río Senegal. Anteriormente las tres principales cábilas sanhajas, lemtuna, yodala            
y masufa, habían permanecido escasamente islamizadas, visitadas todo lo más por           



mercaderes ibaditas que contaban historias sobre grandes califas y bellos jardines con            
surtidores inagotables situados en hermosas ciudades como Córdoba. Desde Al-Ándalus          
llegó la estética con la que se construyeron las viviendas y mezquitas de los núcleos               
caravaneros de Wadán y Chinguetti, donde todavía hoy se conservan manuscritos           
medievales que la UNESCO considera Patrimonio de la Humanidad. La costumbre de            
considerarse árabe puede explicarse por la generalizada obsesión musulmana de creerse           
descendiente del Profeta, o bien de pertenecer a alguno de los linajes que protagonizaron              
la mítica expansión militar de un islam conquistador que nunca existió en África. Con              
posterioridad a las crónicas de conquista redactadas en el siglo IX, la historia escrita en               
árabe nos habla de la emigración masiva de uno de los clanes yemeníes, descendiente de               
un sobrino del Profeta, hacia Libia y el Magreb a partir del siglo XIII. La aportación de su                  
lengua aclara la amplia utilización de los dialectos del árabe conocidos como ​hassaniya en              
la región occidental del Sahara. Estos beduinos de la familia Banu Hassan, comúnmente             
conocidos como tribus ​maqil​, emigraron hacia el oeste a lo largo del norte de África hasta                
instalarse en el Marruecos de los merinidas, amenazando la estabilidad del trono. Se             
cuenta que Abu Yusuf los expulsó más allá del río Draa en el siglo XIV, donde se mezclaron                  
entre las cábilas beréberes locales. Por norma general se suele aceptar que los recién              
llegados se impusieron y sustituyeron la cultura y la lengua de los residentes, pero esto,               
aun siendo discutible, no borra los orígenes del lógicamente mayor grupo que recibió la              
inmigración.  
La especialización de los sanhajas era imprescindible para el correcto funcionamiento de            
las rutas comerciales que unieron ​Bilad as-Sudán con el Magreb. Mucho antes de que              
naciera el rey beréber Boco I, aquel que casó a su hija con Yugurta, aquellos territorios                
occidentales eran conocidos como Mauritania. Con la llegada de la lengua árabe, los             
sanhajas quisieron diferenciarse de los hombres del País de los Negros, los ​lakwar​, sus              
tradicionales esclavos, aludiendo al área de nomadeo con el nombre de ​Trab al-Bidán​, la              
tierra de los ​bidani​, los hombres blancos. Todo así cobra coherencia en la tradición oral               
que recibió Mahmud Kati de su familia materna. El reino de Magán Kaya, dice en el ​Fetassi​,                 
la antigua Ghana, fue fundada por hombres blancos. La inmemorial práctica de pastoreo y              
desplazamientos en busca de pozos era conocida como ​al-badía​, la arriesgada y austera             
existencia en el desierto, escuela de místicos y escenario prodigioso. Habitar sus inmensos             
espacios, la vida entera por extensión, era “estar en el ​badía”​. Cuando dos beduinos se               
saludan, la pregunta de cortesía obliga: ¿Cómo te va el ​badía​? Pero aquellas familias de               
hombres permisivos que portan ​litam y desvergonzadas esposas hermosas y          
blanquísimas, según las descripciones de Ibn Batuta, no solo vivían del pastoreo, el             
transporte y el comercio. Eran frecuentes los enfrentamientos con grupos vecinos y las             
razzias​, que ellos llaman ​al-ghazzi​, sobre todo en épocas de sequía, generalmente entrando             
de improviso en las ciudades de los agricultores negros, aunque de hecho esta actividad              
guerrera tenía un carácter limitado y estaba estrictamente regulada. La destrucción del            
poblado no era ni precisa ni posible. Más práctico y menos arriesgado era tomar algo de                
grano, ganado y un par de jóvenes, para poner rápido tierra de por medio. Por supuesto, el                 
momento preferido del ​ghazzi estaba de regreso a las jaimas del campamento nómada con              
las bandejas de dátiles, el agua y la comida preparada. El bardo del grupo cantaba las                
proezas de la hazaña, resaltando el arrojo de sus compañeros en forma de poesía épica               
laudatoria. Hacía una crónica detallada de tal o cual anécdota, entonaba lamentos por los              
caídos, exaltaba las cualidades guerreras de los miembros de su cábila. Las mujeres             
entonces se dirigían a sus esposos y héroes entonando las ​tebráe de versos cortos,              
expresivos y concisos, alegres por su llegada, orgullosas de su valentía, reviviendo una             
tradición centenaria. El repiqueteo de la lengua entre los labios, acompañado de palmas,             
pífanos y panderos, llenaba el ambiente de alborozo. 
La expedición española de 1885 instaló un almacén en la bahía de Villa Cisneros, al que                



llamaron “la factoría”. En principio todos los proyectos requerían la colaboración de los             
jefes locales, los cheikh de cada cábila. Parecía necesario, por tanto, evitar el escenario que               
enfrentaban al sur los franceses. Tratando de imponer la soberanía efectiva al norte del río               
Senegal, en Mauritania algunos ​chej se habían prestado a colaborar pensando en obtener             
supremacía sobre sus competidores. Pero la imposición de estructuras administrativas,          
con elevados impuestos, control de pozos, estricta designación de tierras para el pastoreo             
y burocracia centralizada, cercenaba la libertad de hombres sin otros límites que su propia              
voluntad. La rebelión armada había surgido imposible de controlar, con costes inasumibles            
para la opinión pública entre los legionarios. La resistencia se planteó como una ​Yihad              
contra el infiel ocupante. Intentando evitar enfrentamientos, el aragonés Emilio Bonelli,           
jefe de la expedición española, dio órdenes precisas de no interferir ni provocar altercados              
con las cábilas. Aparte de enviar patrullas en camello —​meharis​— en busca de riquezas              
minerales, su intención era desviar la ruta caravanera que estaban aprovechando los            
británicos desde la factoría de Tarfaya, al sur de Marruecos. Competir con ellos debería ser               
fácil si se alcanzaba la amistad de los lugareños. Y esta simpatía podría conseguirse              
introduciendo las ventajas del mundo occidental sobre los atrasados camelleros. A más            
prosperidad más confianza. A mayor confianza mejores acuerdos. Con la atracción del            
comercio y el apoyo de los jefes locales, la instalación de la industria minera, el               
abastecimiento de la flota pesquera canaria y la creación de saladeros y envasadoras de              
pescado, la colonia generaría una producción barata y provechosa para el mercado            
peninsular, mientras las manufacturas nacionales encontrarían nuevos mercados en         
monopolio. España por fin se volcaba en el comercio con el Sahara, tal y como había                
propuesto el sagaz Cristóbal Benitez al terminar en Mogador su libro de viajes: “cuando              
mis compatriotas comprendan el porvenir de aquella factoría y las ventajas que pueda             
reportarles…”. 
El texto de Berlín se había limitado a otorgar a Francia y España los derechos sobre el                 
Bidán, urgiendo a hacer efectiva la ocupación y dejando a sus autoridades la decisión del               
reparto. La cuestión, como es lógico, afectaba las dimensiones de Argelia, un territorio que              
los franceses gobernaban sin conocer exactamente los confines. Habrá fricciones, pero los            
dos países no se harán la guerra sino que colaborarán y alcanzarán acuerdos. En 1900 se                
dibujaron las fronteras rectilíneas sobre el mapa, fuente de actuales conflictos. En 1904             
terminaron las inspecciones sobre el terreno y se rubricaron las cartas geográficas. En la              
Conferencia de Algeciras de 1906 se aceptaron los tratados de forma solemne. Mauritania             
y sus minas de hierro quedaron para los franceses, el fragmento seccionado entre Cabo              
Blanco y Cabo Bojador pasaba a ser el Sahara Español. En este preciso momento y no                
antes, según explica Alejandro García, se acuña el nombre de pueblo saharaui para quienes              
quedan del lado hispano. Anteriormente cada ​chej sanhaja y su grupo era conocido por el               
nombre de su clan familiar o cábila, fueran Ulad Delím, Ulad Tidrarín, Erguibi, Delimíi,              
Izarguien, Arosíi o Beri Kalá. Por suerte, la monografía que no encontré para las colonias               
tropicales existía en el caso que ahora nos ocupa. Nutrida de pequeños episodios y con               
detalles explicativos sobre la vida del nómada en el implacable desierto, fruto de             
numerosas tardes conversando alrededor de la bandeja del té en los campamentos de             
Tinduf, Alejandro García nos ofrece en ​Historias del Sahara un completísimo recorrido por             
una memoria colectiva repleta de personajes ya míticos empeñados en lograr la            
independencia por todos los cauces posibles. Por encima de lo narrado, hay dos o tres               
ideas que aparecen evidentes desde las primeras páginas. Por un lado el gobierno español              
se mostró especialmente incompetente, incapaz de gestionar de forma cabal los problemas            
a los que también se enfrentaron con distinto resultado otras potencias, con mayor             
ineficacia durante el periodo de dictadura franquista. Es cierto, como veremos, que el             
Sahara se apuntó varios éxitos en el terreno del desarrollo sobre esquemas sociales             
importados, aunque esto ocurrió a pesar de negar protagonismo a las voces de quienes              



podían haber proporcionado salidas pacíficas pactadas. Esta patente ineficacia condujo          
finalmente al punto sin salida en que se encuentra en la actualidad el contencioso del               
Sahara Occidental. Incapaces de concebir soluciones, agazapados tras los beneficios y           
obcecados en el discurso paternalista, los gobiernos de la dictadura permanecieron en una             
ensoñación dieciochesca que creyeron eterna, hasta que de improviso el caudillo Franco            
entró en el taller de desguace y, aprovechado el momento de indecisión, Marruecos se              
lanzó sobre el territorio colonial español con la esperanza de recuperar los sueños             
imperialistas de anteriores etapas de grandeza. No hubo respuesta. El pueblo del Sahara             
quedó sin tierra demasiado tarde, como dice García, cuando ya no cabía un nuevo estado               
en el orden estatal y fronterizo impuesto sobre África. En segundo lugar, resulta evidente              
que aquel desierto atlántico fue objeto de ambiciones y manipulaciones continuas desde            
todos los frentes posibles. Los habitantes, adaptándose a las circunstancias, utilizaron los            
medios que tuvieron a su alcance para salvaguardar la identidad y conservar el derecho              
sobre sus tierras, incluyendo las negociaciones, el socialismo, la voz de la tradición, de las               
mujeres y finalmente la violencia. 
Continuemos con el libro de García para trazar paralelismos y establecer diferencias. Los             
franceses habían encontrado fuerte resistencia a la conquista militar del desierto desde la             
década de 1850, los españoles de Villa Cisneros tan solo cuatro meses después del              
desembarco de 1875. Guerreros de la cábila Ulad Delím asaltaron la factoría —salían al              
ghazzi​, decían ellos—, matando y saqueando los almacenes. Diferentes ataques se           
sucedieron entre 1887 y 1892, aunque Bonelli llegara a alcanzar algunos acuerdos. El             
problema estaba en el comportamiento de su lugarteniente, el capitán Julio Cervera, quien             
debía ratificar los pactos con los jefes y elevaba informes al gobierno. En sus reportes               
Cervera refleja una profunda inseguridad, transmite un irracional temor al desierto,           
demuestra una desconfianza paranoica hacia los nómadas. Fue finalmente el sucesor de            
Bonelli, Francisco Bens, considerado el artífice de la colonia, quien encauzó la situación.             
Permaneció durante veintidós años en Villa Cisneros, entre 1903 y 1925, llegando a             
enamorarse de la vida y la cultura del desierto. El experimentado militar de la guerra de                
Cuba demuestra en sus escritos un conocimiento acertado del temperamento beduino.           
Naturalmente necesitaba aquella estrategia, pero se le veía cómodo practicando las           
costumbres de los camelleros. Consiguió ganar un nombre de prestigio utilizando la            
hospitalidad, ofreciendo grandes banquetes a los ​chej de las cábilas en su residencia.             
Viajaba por el interior en camello sin escolta, dormía en las jaimas, comía en las bandejas,                
aprendía la lengua, escuchaba las historias, su forma de proceder contrastaba           
tremendamente con la actitud que mostraban los vecinos franceses, cubriendo de sangre            
las dunas. Los ​chej le admitieron como jefe cristiano, ​chej nasraní​, y contaron con él para                
tomar decisiones. Fue el último de los románticos, dice García, tras él solo llegaron              
funcionarios y militares. 
Pero las expectativas comerciales no se cumplían. Desde 1920 Bens empezó a pensar que              
todos sus esfuerzos podrían estar cerca del fracaso. Aparte de Villa Cisneros, los españoles              
contaban con factorías en Tarfaya, de donde marcharon los británicos, y la Güera, fundada              
aquel mismo año en el extremo de la península de Cabo Blanco, repartida en dos mitades a                 
lo largo con los franceses. El principal inconveniente era que no aparecían las caravanas y,               
por consiguiente, el volumen de negocio no crecía. García nos ofrece una ilustradora lista              
de los objetos del intercambio monetario por medio de la utilización del duro de Alfonso               
XII y de Isabel II, el ​fonsu y el ​sabil para el saharaui. Los almacenes acumulaban comida,                 
principalmente azúcar, arroz y té, paños de algodón blanco y añil, ropa como chilabas,              
albornoces, babuchas y gorros adquiridos en las plazas marroquíes. Anillos y brazaletes se             
vendían para el adorno personal. Los elementos del menaje tenían mucha salida, entre             
ellos los calderos, bandejas, cazuelas, fiambreras, cuchillos, tijeras, navajas, teteras, vasos,           
cucharillas, lámparas de petróleo y su combustible. También las mulas, burros, caballos y             



las barras de hierro y acero. Por supuesto, el capítulo de armas proporcionaba las              
solicitadas pistolas, rifles y escopetas de caza, junto a la munición. Por la parte beduina,               
esperaban que los comerciantes aportaran grandes cantidades de cabras, kilos de las            
lujosas plumas de avestruz y de pieles curtidas diversas. Quizás lo que más decepcionaba              
era el escaso flujo de oro, un milenario comercio roto por los franceses con la ocupación                
armada del río Níger. Con este intercambio bastante reducido, las factorías españolas no             
tuvieron más remedio que centrarse en la venta de carbón a los vapores que se dirigían a                 
la Guinea y el abastecimiento de las tripulaciones de la flota pesquera canaria. En esta               
época se reforzó la difusión de la cultura española por medio de una estación de radio                
dirigida por las autoridades y se implementó la conexión con las Islas Canarias y la               
península por medio de la conexión postal aérea. En Francia se había fundado la              
Aeropostale en 1918 y en 1925 pilotos como Antoine de Saint-Exupéry alcanzaron San             
Luis. Desde allí, todavía durante unos años, el correo se embarcaba hacia Latinoamérica.             
Los españoles hacían lo propio en 1927 tras la aparición de Iberia con los Junkers de                
tecnología alemana, tomando tierra en el campo de aviación de La Güera, en Cabo Blanco.               
Tan solo tres años después el aviador Jean Mermoz consiguió aterrizar a duras penas en la                
ciudad brasileña de Natal, tras un vuelo de trece horas y media desde la base de San Luis y                   
varios pioneros descansando en el fondo del océano. 
En el ámbito de la colaboración con los franceses, las autoridades galas habían exigido el               
blindaje de la frontera española. No podrían detener los ​ghazzi si los rebeldes encontraban              
refugio en territorio donde no les estaba permitido perseguirles. En 1905 el ​chej de Smara               
había llamado a la ​Yihad contra los infieles, asaltando sin piedad puestos militares             
franceses y destruyendo las comunicaciones radioeléctricas. Las escaramuzas fueron         
frecuentes contra los dos países ocupantes hasta 1912, cuando la legión francesa hostigó y              
arrasó el recién fundado enclave caravanero de Smara, sustituyendo a los líderes. La             
operación no había gustado mucho en Madrid pero finalmente, tras mesuradas protestas,            
comprendieron que la represión de la resistencia precisaba de la alianza de fuerzas. Este              
estado de guerra se mantuvo hasta 1934, cuando militares de la coalición se reunieron con               
los notables de las cábilas para alcanzar un acuerdo de paz. España se comprometió con               
Francia en la ocupación efectiva del territorio y en una estrecha supervisión de las              
fronteras. A los exhaustos ​muyahidines​, con cerca de treinta años de guerra a las espaldas,               
los pozos cegados y el ganado exterminado, se les ofreció un escrupuloso respeto hacia sus               
bienes y ordenamiento jurídico a cambio de una paz duradera y paternalista. Y hubo              
acuerdo. El texto consensuado garantizaba que las cábilas podrían regirse por la ​Sharía​, no              
tendrían que entregar sus esclavos ni sus armas, ni facilitar a las tropas españolas camellas               
preñadas o machos castrados para el transporte. De esta forma, una parte de los antiguos               
guerrilleros pasaron a colaborar con la administración colonial mientras otro grupo, con            
ideas contrarias al pacto, se refugió en Marruecos en espera de la siguiente oportunidad. 
Poco a poco la existencia de fronteras, constituyendo zonas de influencia, comenzó a             
marcar diferencias entre beduinos que antes no las habían conocido. El régimen franquista             
apenas había tenido tiempo de centrarse en las colonias cuando estalló la II Guerra              
Mundial pero, como después de la contienda continuaban en el poder, el gobierno y su               
propaganda se volcaron sobre la mejora de las condiciones de vida de los colonizados              
como estrategia para acallar las voces que reclamaban mayor igualdad y derechos. La             
capital del Sahara Español se trasladó a El-Aaiún, los manantiales, lugar de la ​Saquiya              
al-Hamra donde hubo un puesto de vigilancia de la cábila Izarguien excelentemente            
comunicado con el sur de Marruecos y con suficiente suministro de agua para fundar una               
ciudad, aunque un tanto alejada de la costa. Entre este momento en la frontera de los años                 
cuarenta y durante una década, la colonia funcionó como cuartel militar que ofrecía             
servicios civiles a la flota pesquera y las compañías de vuelos transoceánicos. La situación              
se revolucionó con la aparición de grandes yacimientos de fosfatos en Wadi Bucraa. Una              



primera Empresa Nacional Minera del Sahara, Enminsa, localizó posibles instalaciones y           
preparó la explotación. Otra segunda, Cepsa, realizó grandes inversiones en busca de            
crudo. Enseguida, otra tercera empresa específica fue creada desde el Instituto Nacional de             
Industria, INI, que comenzó de inmediato la explotación instalando, con objeto de dar             
servicio al poblado industrial, una potabilizadora y una central eléctrica que prestará            
energía a El-Aaiún. La puesta en marcha de la producción de Fosbucraa, explotación a              
suelo abierto y cinta transportadora de 100 Km. hasta la costa, revitalizó pronto la              
economía de la deshabitada colonia partiendo de una gran oferta de empleo en industria y               
construcción. En aquellos primeros años de la década de los cincuenta se construyó la              
ciudad de El-Aaiún, sus avenidas y servicios. No hubo trabajos forzosos salvo en casos muy               
concretos en ámbitos privados, si exceptuamos una esclavitud minoritaria y en retroceso.            
Los salarios dinamizaron el consumo y el comercio. El hospital funcionaba con personal a              
cargo del INI. Las escuelas enseñaban la historia de los Reyes Católicos y la Reconquista.               
Las universidades peninsulares concedieron becas para las mejores calificaciones. Un          
éxodo masivo e irreversible abandonaba la ​hamada para inundar las calles y encontrar             
empleo. Gran parte de la población saharaui se sintió atraída por las ventajas de Occidente.               
Para el año 1960 no era extraño que las viviendas tuvieran lavadora, televisión, frigorífico,              
cocina de gas butano y radio, importados de Gran Canaria por una nueva élite próspera en                
los negocios. El Seat 600 se convirtió en el utilitario de las familias, el Land Rover recorría                 
las distancias más rápido que los camellos. Los modernos iban al cine, compraban             
Marlboro de estraperlo y pagaban lo que fuera por unas gafas Ray-Ban de montura dorada.               
Los niños saharauis crecían mirando los programas de Pipi Calzaslargas y los            
Chiripitifláuticos. Cada domingo Matías Prats retransmitía los partidos de liga y, para            
escándalo de los mayores, un grupo de jóvenes greñudos con pantalones campana y             
camisas estampadas compraban guitarras eléctricas y ​pick-up para emular a los Doors y             
Jimmy Hendrix fumando cigarros de grifa. Extrañamente, olvidadas las justificaciones de           
Berlín, el respeto hacia la idiosincrasia local permitía que los ricos hicieran ostentación             
pública de sus esclavos negros. Nadie decía nada salvo los propios afectados. Durante unos              
pocos meses posteriores a su apresamiento y adquisición todavía albergaban          
aterrorizados la posibilidad de ser devorados por sus amos del desierto, como en la              
infancia les habían asegurado. 
La nueva economía, impuesta y aceptada por amplios sectores, transformaba el orden            
social tradicional. El individualismo se imponía sobre la solidaridad y la participación            
característica del clan. No había discriminación entre cábilas, por ejemplo, para conseguir            
empleo, ni siquiera para los esclavos liberados. Las familias que habían quedado en             
Marruecos, Mauritania y Argelia, veían cómo, con empleo y salario, sus amigos del Sahara              
Español gozaban del dinero y el acceso a los bienes de consumo. García ofrece              
sorprendentes datos proporcionados por el Banco Mundial en 1974. En aquella fecha los             
habitantes del Sahara Español alcanzaban el nivel de renta ​per cápita más alto de toda               
África, si descontamos las comunidades blancas de Sudáfrica y Zimbabue. Mientras en            
Mauritania rondaban los 180 dólares, en Marruecos 270, Túnez 380, Argelia 430 y Libia              
1830, la colonia española arrojaba una cifra de 2550 dólares por persona al año. Este               
significativo despegue económico se debía, entre otros motivos, a que las autoridades            
coloniales, al comprobar lo ocurrido en el resto del continente, multiplicaron los            
presupuestos destinados a las colonias en un cinco mil por ciento en el periodo entre 1960                
y 1975. Por medio de este atractivo y caro sistema esperaban desactivar el             
independentismo. Con ese dinero se construyeron escuelas, hospitales, puertos,         
aeródromos, seis mil kilómetros de carreteras y se pagaron sueldos de militares y             
empleados públicos, entre ellos los de Fosbucraa. Otro de los motivos principales de             
desarrollo fue el enorme beneficio obtenido de la compra de todo tipo de productos en el                
paraíso fiscal de las Islas Canarias, a la venta en los zocos del desierto, un negocio al que se                   



entregaron numerosos saharauis. 
Durante el siglo de la expansión imperialista la debilidad de los sultanes marroquíes había              
suscitado el interés de las potencias europeas por el control del estratégico territorio             
tingitano. Francia, que ya controlaba Argelia, pudo llegar a un acuerdo con el Reino Unido               
para permanecer en Marruecos a cambio de permitir un Egipto británico. Las aspiraciones             
españolas, con una tradicional presencia en los presidios costeros, no se vieron            
completamente satisfechas hasta la firma del Tratado de Algeciras de 1906, cuando            
franceses y españoles se dividieron las zonas de influencia. Junto con representantes            
marroquíes, ambos ocupantes se reunieron poco después en Fez para establecer           
legalmente en régimen de protectorado sus dominios. Francia se adjudicaba el grueso del             
actual Marruecos, con Fez y Marrakech, mientras España controlaría dos provincias           
separadas: en el Magreb, la zona de Tánger, Tetuán y el Riff. En los límites del río Draa, las                   
comarcas de Sidi Ifni, Tan-Tan y Tarfaya. Bajo esta situación de protectorado se             
producirán aislados y esporádicos episodios de resistencia armada —notablemente la          
desastrosa derrota de Annual contra el líder rifeño Abd el-Krim—, que tan solo pudieron              
ser momentáneamente apaciguados con los bombardeos químicos realizados tras al          
Desembarco de Alhucemas de 1925. El reparto de Marruecos en régimen compartido se             
mantuvo durante la Guerra Civil española y a lo largo de la II Guerra Mundial con ligeros                 
cambios, hasta el momento en que las reclamaciones de igualdad y derechos de los              
colonizados fueron evolucionando progresivamente hacia la independencia, finalmente        
conseguida por Mohamed V en 1956. Es obligatorio mencionar que, surgiendo entre los             
militares destinados en África, la sublevación fascista de 1936 contó en la península con              
las temidas tropas rifeñas en las batallas contra las unidades de la II República. En este                
sentido, Franco no hizo otra cosa que recurrir a la vieja estrategia utilizada por el partido                
arriano del difunto Vitiza. Sin embargo, su estirpe no soporta la maldición de la historia               
oficial. 
Impulsado por el deseo de libertad, durante este último periodo el Ejército de Liberación              
Marroquí se había nutrido de jóvenes procedentes de las familias saharauis exiliadas en             
Marruecos, opuestas al pacto en el Sahara Español. Conseguida la independencia,           
Mohamed V había admitido el reciclaje de una parte de aquellos soldados rebeldes en las               
filas de las fuerzas armadas, mientras otro pequeño grupo, postulando la definitiva            
liberación de Mauritania, Argelia y el Sahara, aprovechó los donativos del heredero al             
trono para continuar con la insurrección armada. Apenas un año había transcurrido            
cuando la situación de continuos ataques sobre objetivos españoles y franceses forzó            
medidas drásticas. De común acuerdo, las tropas conjuntas realizaron en 1957 unas            
maniobras de limpieza y castigo que los franceses bautizarían con el expresivo nombre de              
Operación Escobonazo. Con devastadores bombardeos de artillería sobre los poblados y           
campamentos utilizados por los rebeldes, la estrategia hizo huir a centenares de familias             
hacia Marruecos, cerrándose a continuación la frontera. Estos acontecimientos, lejos de           
unir a los sanhajas, provocaron una profunda división entre distintas comunidades. Por un             
lado quedaron los partidarios de la resistencia y el enfrentamiento armado, por otro la              
población occidentalizada del Sahara, para quienes sus violentos compatriotas del otro           
lado de la frontera no eran más que jóvenes embaucados por la manipulación del heredero               
Hassan II. 
Planteada esta situación en el Sahara y semejantes problemas en Guinea Ecuatorial, con las              
intenciones antes expuestas en 1958 el gobierno de tecnócratas franquistas incluyó las            
colonias entre las provincias integrantes del territorio español y concedió a los habitantes             
el carnet de identidad de todos los españoles. Centenares de beduinos aceptaron la nueva              
nacionalidad con el compromiso oficial del máximo respeto hacia su libertad religiosa, su             
ordenamiento jurídico y su tradición identitaria. Las cábilas fueron legalizadas como           
grupos representativos de las poblaciones y sus derechos administrativos reconocidos en           



el interior de una nueva estructura burocrática. Cada una de ellas funcionaría como             
circunscripción electoral para nómadas en sustitución de los municipios, con el derecho al             
sufragio limitado a los jefes de familia. Dos ayuntamientos se establecieron para que los              
colonos pudieran participar en las intrascendentes elecciones organizadas por el régimen           
dictatorial, Villa Cisneros y El-Aaiún. El diseño se completó en 1963 con la creación de una                
diputación a las Cortes Generales de Madrid, con idéntica denominación de Cabildo            
Provincial que utilizaban en las Islas Canarias. Aquel mismo año ocuparon su escaño en la               
Carrera de San Jerónimo los tres primeros representantes saharauis en las Cortes: Jatri             
Yumani, Saila Abeida y Suelim Abdallahi. Cuatro años después se puso en marcha un              
consejo consultivo de notables con representación de las cábilas. La Yemáa, Asamblea            
General del Sahara, desconfiaba por regla general de las iniciativas de los grupos             
independentistas, mientras la institución era a su vez considerada traidora por los            
rebeldes. La administración colonial precisaba personas representativas de renombre y          
respeto entre los suyos. Conscientes de la situación, los ​chej seleccionados intentaron            
buscar un equilibrio entre las ventajas de la cooperación y el anhelo que en general la                
población manifestaba por su independencia territorial. Un detalle que ofrece García           
muestra la estrecha sumisión de esta asamblea. En diciembre de 1965 la ONU apremió              
oficialmente al gobierno de Franco a descolonizar al menos parte del Sahara. Cuando la              
noticia llegó a la Yemáa, estos respondieron inmediatamente por carta manifestando su            
oposición: “El pueblo saharaui declara, a través de sus auténticos representantes, que            
desea seguir indisolublemente unido al estado español… pero ello no excluye la            
posibilidad de que los saharauis puedan acceder en el futuro a una independencia total,              
pidiéndola simplemente a España, cuando dispongamos de los dirigentes competentes y           
los medios económicos adecuados”. Parece evidente que la Yemáa, si bien colaboraba,            
también contemplaba la constitución de un estado-nación viable a través de una economía             
en expansión, con estructura administrativa y política importada de Occidente, como había            
ocurrido cinco años antes en las naciones creadas en África a partir de las iniciativas               
descolonizadoras. 
Mientras se avanzaba en este sendero, inédito hasta el momento en la historia africana, la               
resistencia armada, ​Dij Tahrir​, con apoyo de Hassan II alargaba el goteo de atentados y               
asesinatos refugiándose en los enclaves, ahora marroquíes por cesión, de Tan-Tan y            
Tarfaya. Nadie dudaba que el soberano alauita deseaba sacar partido de las grandes             
inversiones españolas en el codiciado Sahara, buscando por todos los medios la anexión             
con un discurso propagandístico enfebrecido hacia las masas populares que nos debe            
sonar repetido: “Lo que una vez me fue arrebatado quiero reconquistarlo”. Por el             
contrario, desde la perspectiva saharaui parecía cada día más evidente que todos los             
grupos, rebeldes o colaboracionistas, preferirían la independencia, o en su caso incluso            
continuar como provincia española, antes de caer en las garras del rey de Marruecos.              
Evidentemente, como en tantos otros asuntos, España quedaba atrasada en la           
descolonización con respecto a Europa, pero como vemos tampoco desde la colonia            
empujaron mucho en este sentido. Por otro lado, el ​Dij Tahrir era perfectamente             
controlable. Una política de acuerdos con Hassan II hubiera permitido una agenda            
descolonizadora que hubiera terminado por desactivar los argumentos de la resistencia.           
En 1970 todas las posibilidades continuaban abiertas, pero también todos los           
protagonistas prefirieron jugar sus cartas buscando de forma irracional el propio interés            
ante cualquier otra consideración. Recalco lo de irracional por la enrevesada torpeza            
demostrada. 
Pocos parecieron conscientes de lo que estaba en juego, un problema humano de enormes              
proporciones que sigue sin solución bien entrado el siglo XXI. Y la injusta desaparición de               
uno de los personajes, quizás el más indicado para alcanzar el silencio de las armas, el que                 
hubiera podido ser el Nkrumah o el Nyerere del Sahara, condujo la situación hacia un               



proceso de deterioro que no cesa de agravarse en nuestros días. De ahí la desazón               
heredada por generaciones. Todo ocurrió un domingo festivo en la conmemoración de la             
“gran suerte” de haber sido extendido el número de las provincias españolas. Sidi Ibrahim              
Bassiri obtendría, sin proponérselo, el papel principal en la tragedia. El todavía            
veinteañero erguibi había nacido mientras los proyectiles de la Operación Escobonazo           
volaban sobre su cabeza. Con su gran familia casi al completo tuvo que exiliarse al sur de                 
Maruecos, donde comenzó una formación que le llevaría a tomar contacto con los             
movimientos árabes socialistas, laicos y panarabistas, de Siria y Egipto, del Partido Baaz y              
Gamal Abdel Nasser. Después de viajar por Damasco y El Cairo, de regreso en Marruecos               
en 1966 Bassiri encontró un discurso oficial que no admitía salvo la versión oficial de la                
reclamación de soberanía alauita. Una fuerte censura impedía hablar siquiera de un Sahara             
independiente. Las voces de la rebelión armada quedaban enterradas en la arena antes de              
traspasar el Atlas. Bassiri se atrevió a expresar lo que muchos deseaban, rebasando los              
límites de la libertad de expresión impuestos por Hassan II. Simplemente, en una revista              
estudiantil reclamó la independencia del Sahara. Amenazado y prófugo de la justicia            
marroquí, el joven comunista cruzó escondido la frontera para instalarse en la casa de su               
hermano en Smara. En una pequeña salita instaló una escuela destinada al            
adoctrinamiento de rebeldes, jóvenes deseosos de seguir sus innovadoras consignas. Muy           
admirado e instruido, Bassiri sabía que los objetivos de la liberación precisaban de la              
correcta integración de las diferentes corrientes de opinión. Por un lado necesitaba la             
aprobación de los jefes de clan reunidos en la Yemáa, junto con el apoyo de la población                 
occidentalizada. Por el otro estaban los jóvenes que le presionaban hacia una rápida             
independencia por el camino de las armas. El joven erguibi estaba dispuesto a todo,              
incluyendo la negociación. Su agenda de plazos, con un horizonte situado a quince años,              
podía haber sido asumida por cualquier gobierno colonial europeo, menos por la dictadura             
del Generalísimo Franco. Iluso, Bassiri pensó que el gobierno de Madrid debía ser             
consciente del inevitable proceso de descolonización. Ni él ni su círculo más cercano             
querían ser responsables del gran coste en vidas que supondría el enfrentamiento abierto             
entre una guerrilla y un fuerte dispositivo militar. Los ​chej apostaban por un proceso              
gradual. Y todos, españoles y saharauis, tenían claro que la independencia no llegaría hasta              
que las grandes inversiones industriales hubieran sido rentabilizadas. Según los cálculos           
de los tecnócratas en el gobierno, este momento podría llegar en 1978, casi cinco años               
antes de lo planteado por Bassiri. Si todo hubiera ocurrido con normalidad, los saharauis              
disfrutarían hoy de tierra y libertad. 
A consecuencia de los amplios apoyos que suscitaba su presencia clandestina en Smara,             
Bassiri fundó en secreto un partido leninista que llamaría ​Harakat Tahrir​, logrando            
armamento y entrenamiento militar para los militantes con ayuda del gobierno argelino.            
Un año más tarde, con siete mil afiliados, era imposible evitar entre las filas la presencia de                 
espías enviados por los servicios de inteligencia. Bassiri traspasaba de nuevo la legalidad,             
pues en la España franquista no estaban permitidas las reuniones secretas ni los partidos y               
mucho menos el leninismo. La capacidad represiva del régimen era enorme y Bassiri lo              
sabía. Aquel fatídico domingo de conmemoraciones oficiales todo el pueblo saharaui           
estaba invitado a un banquete en la Plaza de África de Al Aaiún. El comité político del                 
Harakat Tahrir decidió aprovechar la ocasión para organizar una manifestación ilegal en la             
plaza de Zemla con pancartas en favor de los derechos y la independencia. Bassiri, dice               
García, previno y se opuso, consciente del peligro que podían correr dirigentes y             
manifestantes. Convenció al comité, pero estos no cancelaron la convocatoria sino que le             
aconsejaron esconderse durante un tiempo. Bassiri, por supuesto, no quería que le            
tacharan de cobarde, decidió permanecer en un furtivo domicilio de Al Aaiún. La mañana              
del 17 de junio de 1970 gentío de todos puntos de la colonia apareció con pancartas en las                  
afueras de la ciudad. Poco a poco fueron concentrándose en número cercano a los dos mil                



en la plaza con las pancartas y consignas. Al poco, un emisario del gobernador Pérez de                
Lema se acercó invitándoles oficialmente a las conmemoraciones, pero los portavoces           
reclamaron la presencia de la autoridad para entregar un documento con reivindicaciones.            
Tras un buen rato el mismo Pérez de Lema hizo acto de presencia bajo el sol, confiado y sin                   
escolta. Dos personas se adelantaron y leyeron en su presencia el texto que después le               
entregarían. A continuación el gobernador se dirigió a la multitud en tono paternalista:             
“Quiero deciros que españoles y saharauis somos hermanos. No debemos lavar la ropa             
sucia delante de extranjeros [se refería a la prensa internacional]. Sois como mis hijos y               
comprendo vuestro deseo de discutir, pero este no es el momento. Yo soy aquí en el Sahara                 
como Franco en España, un capitán que debe conducir la nave a buen puerto. Ahora os                
ordeno que os disperséis”. Terminó, dio la vuelta y marchó. A las cinco de la tarde la gente                  
todavía esperaba en la plaza cuando apareció el delegado del gobierno con un             
destacamento de la policía. Unos jóvenes hicieron ademán de querer dirigirse hacia ellos             
pero fueron atrapados y arrestados. Una lluvia de piedras se abatió sobre los sorprendidos              
agentes abriendo una brecha en la cabeza del delegado, quien fue retirado hacia el              
botiquín de urgencia. A las siete y media apareció un batallón de la legión al mando del                 
capitán Díaz de Arocha, instalando sacos terreros y ametralladoras de combate. El militar             
hizo una primera advertencia que fue rechazada con nueva lluvia de insultos y pedruscos.              
Entonces se escuchó la orden de abrir fuego. Los soldados vaciaron los cargadores sobre              
una multitud despavorida e indefensa. ¿Intifada? ¿Armas de repetición contra piedras? En            
minutos la plaza mostraba un panorama de zapatos olvidados, prendas humeantes,           
cuerpos retorcidos y heridos pidiendo auxilio. El balance oficial de la tragedia, emitido             
pocas semanas después, arrojó una decena de fallecidos, cientos de víctimas tratadas en             
los hospitales y una inesperada cantidad de desaparecidos. Extraño paternalismo el que            
ametralla a sus hijos. 
Durante aquella misma noche, policías y ejército registraron los barrios de Al-Aaiún            
entrando en las viviendas con porras y fusiles en ristre. Una oleada de detenciones              
indiscriminadas condujo a los calabozos a cientos de sospechosos. Bassiri, al tanto de lo              
ocurrido, recibió en su domicilio una visita inesperada. Era el diputado y presidente de la               
Yemáa Jatri Yumani, pidiéndole que serenase la situación. A las tres de la mañana la policía                
irrumpió y lo detuvo, pasando a engrosar el número de desaparecidos. Nunca más se supo               
su paradero. Según las autoridades, Bassiri fue tan solo recluido durante unas horas y              
liberado en la frontera de Marruecos. Diferentes testimonios recabados con posterioridad           
desvelaron finalmente la cruel y vergonzosa realidad de lo ocurrido. El hombre en el que               
recayeron las esperanzas de gran parte de la población saharaui fue torturado            
brutalmente hasta la extenuación. Entonces fue transportado a un campo de dunas al oeste              
y fusilado impunemente. Con su muerte nació la leyenda, pero también la dinámica de los               
hechos cambió radicalmente. La resistencia se reorganizó con nuevas energías. La Yemáa            
dejó de creer en una convivencia basada en el respeto y la colaboración. 
Para cumplir nuestras intenciones nos basta con lo narrado. El resto de la historia hasta               
nuestros días es mejor conocida, en cierta forma no será más que la desalentadora              
repetición agravada de lo ocurrido en el año setenta. De forma mucho más general y               
resumida podemos recorrerla. El testigo de Bassiri fue retomado por Al Wali Mustafá             
Sayed, conocido como Luali, un joven de semejante recorrido al de su predecesor, formado              
en Marruecos y Europa bajo la influencia del parisino Mayo del 68. Detenido y torturado               
tras su regreso a Marruecos por reclamar la independencia de su tierra, el joven Luali               
fundó una guerrilla revolucionaria con el esquema de los movimientos leninistas: una            
nomenclatura con secretario general, comité ejecutivo y buró político, y un ala militar             
encargada de planificar las operaciones. El Frente Popular para la Liberación de la Saquiya              
al-Hamra y el Río de Oro, Frente Polisario, hablaba de una sociedad utópica sin diferencias               
sociales en la que los medios de producción serían propiedad del proletariado y las              



inservibles estructuras tradicionales quedarían derribadas. Su cometido principal estaría         
en hostigar al ejército español hasta que los colonizadores abandonaran sin condiciones el             
Sahara, pero apenas tuvieron tiempo de ponerse en marcha cuando sus enemigos habían             
cambiado. Alineados en la estela de Fidel Castro y Ché Guevara, sus dirigentes repetían las               
mismas consignas que se escuchaban en los movimientos de liberación de las colonias             
portuguesas. Sekú Turé, Patrice Lumumba, Kwame Nkrumah, Amilcar Cabral, Agostinho          
Neto y Eduardo Mondlane, fueron sus modelos en la hermandad panafricanista de los             
pueblos en busca de emancipación. En mayo de 1974 recibían el primer cargamento de              
armas de última generación de la mano del líder libio coronel Muammar el-Gadafi y unos               
meses después comenzaban sus atentados, secuestros y enfrentamientos contra las          
unidades de ​meharis coloniales intentando hacer el máximo de ruido y propaganda. El año              
terminaba con las autoridades españolas sorprendidas por la violencia y con las manos             
atadas por la enfermedad final del dictador Franco. Teniendo en cuenta la situación, el              
gobierno de Arias convocó en Madrid a mauritanos y marroquíes para llegar a un acuerdo               
de descolonización que diera satisfacción a todas las partes. No es que hubieran olvidado              
Argelia, es que Marruecos no se hubiera sentado con su presencia. Los Acuerdos de Madrid               
de noviembre de 1975, juzgados nulos de pleno derecho por la ONU, transferían la              
administración de la colonia a un gobierno tripartito integrado por los firmantes, pero no              
hablaban de soberanía. A continuación, Hassan II organizó la Marcha Verde de la             
esperanza, situando trescientos cincuenta mil voluntarios subvencionados en la frontera,          
ayudados por veinticinco mil soldados, con la idea de ocupar “pacíficamente” el territorio.             
Su principal aliado en Occidente, el presidente republicano Gerald Ford, callaba en los             
foros públicos mientras proporcionaba el abastecimiento de material bélico sin mostrar           
aspavientos. Frente a la multitud enfebrecida, el ejército español recibió órdenes de no             
causar una masacre. En los momentos en que Franco pasaba de este mundo, Hassan II               
permitía el despliegue de columnas de tanques rodeadas de nuevos colonos exultantes e             
impacientes por agarrar las oportunidades que les brindaba su magnánimo soberano. Los            
mauritanos hacían semejante movimiento desde el sur, tomando un tercio del Sahara,            
mientras el alauita controlaba los dos tercios septentrionales. En el plazo de un año,              
España se retiró por completo de la colonia dejando a sus “queridos hermanos”             
abandonados a su suerte. 
De improviso, sin que nadie hubiera contado con su opinión, el pueblo saharaui se              
encontraba bajo la ocupación de dos nuevos amos que nunca hubiera deseado. Y el Frente               
Polisario, en consecuencia, pasaba a tomarlos por enemigos a expulsar. En una de aquellas              
arriesgadas operaciones de ataque moría Luali, un nuevo mártir para la causa, otra             
leyenda que contar en la noche del desierto. En aquel año 1976 los guerrilleros del               
Polisario daban golpes inesperados a larga distancia utilizando todoterrenos artillados,          
regresando después al corazón de la ​hamada​. El objetivo fue el mismísimo palacio             
presidencial de Nouakchott, bombardeado con fuego de mortero en una maniobra de            
osadía inconcebible. Pero algo falló en la retirada y fueron alcanzados y neutralizados por              
el fuego de las unidades rastreadoras. Semanas antes de morir en combate, el líder había               
tenido tiempo de hacer un célebre discurso repetido por la emisora de los revolucionarios.              
En él anunció la creación de la República Árabe Saharaui Democrática, RASD, con la              
intención de dotar de administración estatal al pueblo saharaui. El mismo Luali sería el              
primer presidente de un gobierno sin tierra y en el exilio apoyado por Argelia, reconocido               
en la actualidad por cerca de ochenta países y admitido en el seno de la Organización para                 
la Unidad Africana. La potencia operativa del Polisario fue aumentando durante tres años,             
hasta que finalmente el presidente mauritano reconoció formalmente la imposibilidad de           
continuar conteniendo la rebelión. Derrotada, Mauritania renunciaba a sus reclamaciones          
y firmaba la paz con los saharauis en 1979. Durante el repliegue evitaron el desalojo de la                 
península de Cabo Blanco donde se encuentra la Güera, hoy una ciudad fantasma bajo              



control de Nouakchott. Aprovechando la retirada de los mauritanos, Marruecos desplegó           
los tanques hasta la frontera meridional del Sahara con el beneplácito de los Estados              
Unidos. De esta forma consiguieron la ocupación y la administración de hecho, aunque sin              
respaldo internacional ni fundamentos legales que justificasen sus reclamaciones. Esta          
situación fuera de derecho quedó de manifiesto en sentencia emitida en el Tribunal             
Internacional de Justicia de La Haya, a requerimiento del propio estado marroquí.            
Pensando contar con argumentos suficientes para respaldar la versión que Hassan II            
vendía a su pueblo, los abogados del estado aportaron documentos que podían demostrar             
antiguos vasallajes sanhajas a los reyes marroquíes, lo que llamaban “derechos históricos”.            
El veredicto contrario a las tesis marroquíes no fue difundido por la prensa. En aquellos               
años la confrontación se convirtió en una guerra abierta en la que el ejército marroquí se                
impuso realizando bombardeos indiscriminados sobre los campamentos saharauis, con         
napalm y fósforo blanco de los norteamericanos. Semejante barbarie puso en fuga a las              
poblaciones hacia el otro lado de la frontera argelina al enclave caravanero de Tinduf,              
donde instalaron hasta hoy su campamento de refugiados. La localidad funcionaba como            
apartado lugar de reposo para el guerrillero, fábrica de reposición demográfica y centro             
para el desarrollo y puesta en práctica de la teoría leninista. Con una proporción menor de                
hombres a causa de las bajas en combate, la nueva estructura social no podía prescindir               
del alto porcentaje femenino de la población. A cargo de todos los aspectos de la vida                
cotidiana, pronto tuvieron acceso a cargos políticos. Escuelas, centros de salud,           
representación internacional, las mujeres saharauis demostraron ser tan eficaces como los           
hombres y ganaron un lugar preeminente en el organigrama del estado en el exilio. Sin               
pensar mucho en la ortodoxia leninista, por cuanto supone la pervivencia de las             
tradiciones, continuaron con sus cantos de alegría cuando los hombres volvían del ​ghazzi​.             
Desde aquella base de operaciones en Argelia la RASD prosiguió la lucha por medio del               
brazo armado Polisario pero, como ya quedaban fuera del territorio, en 1982 Hassan II              
ordenó la construcción progresiva de una línea de terraplenes defensivos para impedir las             
incursiones guerrilleras. Partiendo de la circunvalación de Al Aaiún, la muralla artillada            
fue creciendo hasta trazar por completo una frontera que, a lo largo de dos mil kilómetros,                
cierra y separa de norte a sur la región costera del Sahara interior. Terminada en 1987, en                 
la zona oriental quedaron los territorios liberados bajo control y gobierno de la RASD. El               
muro del Sahara Marroquí cuesta al gobierno del actual monarca Mohamed VI alrededor             
de un millón y medio de dólares al día para que 150.000 soldados vigilen gigantescos               
sembrados de minas norteamericanas donadas a la posteridad. 
La dinámica de guerra abierta se prolongó hasta 1991 con el muro disuasorio de por               
medio. Aquel año la ONU auspició una serie de contactos secretos que condujeron a la               
firma de un alto el fuego temporal entre Marruecos y la RASD. La administración ocupante               
se comprometió a facilitar la organización al año siguiente de un referéndum de             
autodeterminación bajo supervisión de la MINURSO, una misión militar de la ONU            
diseñada específicamente para vigilar la tregua y lograr una descolonización efectiva y            
pacífica del Sahara por medio de la consulta popular. Así lo estableció una resolución del               
pleno de la Asamblea General, reconociendo el derecho a decidir de los propios saharauis.              
Sorprende la impunidad y desfachatez con que el soberano marroquí alzó inmediatamente            
todos los impedimentos posibles para realizar el censo de votantes, mientras el Polisario             
cumpliendo su parte abandonaba la lucha armada. Con una gran porcentaje de la             
población saharaui en los campamentos de Tinduf y las ciudades vigiladas por súbditos de              
la corona, la estrategia consistía en introducir por todos los medios un alto porcentaje de               
votos favorables al proyecto del Gran Marruecos. Por este procedimiento de lograr            
aplazamientos, la celebración de la consulta pareció un proyecto inviable con el pasar de              
los meses. Nuevas propuestas aceptadas por el Polisario fueron rechazadas por Marruecos            
y viceversa. Tampoco se podría repartir el territorio, el soberano lo gobernaba y deseaba              



al completo. Entonces Marruecos propuso un plan perfecto para sus intereses y del todo              
contrario a las resoluciones de la ONU. Previo acuerdo para obtener legalmente la             
soberanía, el reino concedería una amplia autonomía política a los representantes del            
pueblo saharaui. Un proyecto que fue de inmediato rechazado por la RASD, aunque al              
parecer comienza a ser considerado por los implicados en acuerdos comerciales con Rabat             
la única salida factible: España, Francia, la Unión Europea y los Estados Unidos. De esta               
forma comprobamos, para oprobio de Occidente, que asuntos puntuales como la           
inmigración clandestina, las células terroristas, la pesca y la agricultura, obtienen mayor            
relevancia que las resoluciones y los derechos humanos. En la actualidad sigue sin             
vislumbrarse una salida para el problema originado por una descolonización fallida. El            
estatus legal y la soberanía del Sahara Occidental parece un asunto por el que nadie es                
capaz de comprometerse por no molestar al aliado marroquí, salvo el eterno luchador             
saharaui. 
Si observamos la situación actual del contencioso podríamos sacar algunas conclusiones,           
sin poder imaginar arreglos que no pasen por el compromiso de las naciones en el seno de                 
la ONU. Los equilibrios estratégicos en la región son complicados y llevan décadas             
establecidos sin contar con un espacio para uno de los últimos pueblos sin tierra del               
planeta. Los últimos acontecimientos —la retirada del pasaporte y expulsión de la activista             
Aminata Haidar, premiada como defensora de los derechos humanos, el asesinato del            
joven Nayim el Ghani, la devastación violenta del campamento de Gdeim Izik, donde veinte              
mil saharauis del Sahara Marroquí pedían el fin de la discriminación racial y laboral en su                
propia tierra, la posterior oleada de abusos, asaltos de comercios y viviendas, las             
detenciones y desapariciones, incluyendo el asesinato del ciudadano español Badi Hamadi           
Buyema, el control de la información por medio del cierre de la frontera a los               
observadores y prensa extranjera—, constituyen hechos interpretados desde Rabat a          
partir del trillado discurso habitual y no parece que vayan a modificar la actitud              
promarroquí de quienes podrían exigir una solución justa y definitiva. En nuestra opinión             
resultan evidentes los paralelismos. Mientras repasábamos el libro de Alejandro García no            
solo encontrábamos desesperantes semejanzas entre la situación actual y el pasado bajo            
administración colonial, sino que todo el rato teníamos la sensación de estar rebobinando             
la historia del colonialismo europeo y los delitos cometidos sobre los africanos. Ocupación             
militar del territorio, apropiación y explotación monopolista de los recursos y materias            
primas, grandes beneficios comerciales, imposición de una administración colonial, apoyo          
a la inmigración extranjera, represión y exclusión de la molesta población autóctona,            
negación de las culturas, sustitución y designación de representantes, huidas masivas a            
territorios vecinos, asimilación cultural de los colonizados, propaganda política         
paternalista, masacres indiscriminadas, inhibición de la justicia, supresión de las          
libertades y los derechos de asociación, manifestación y expresión, asesinatos impunes,           
limitación y control de la información, descrédito al testimonio de los enemigos de la              
patria, reescritura de la historia, todo ello nos hace pensar que en el siglo XXI Marruecos                
recurre a los mismos métodos y sistemas de colonización imperialista que los europeos             
utilizaron desde el siglo XIX. 
 


